### Η ΑΡΧΑΙΑ ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ Ο ΥΜΝΟΣ ΤΟΥ ΑΠΟΛΛΩΝΟΣ

# KANAITEXNIKH KAI ФІЛОЛОГІКІ

YIIO

#### ΙΩΑΝΝΟΥ Δ. ΝΙΚΟΛΑΡΑ

'Αδύ τι τὸ στόμα τοι, καὶ ἐφίμερος, ὧ Δάφνι, φωνά. Κρέσσον μελπομένω τεῦ ἀκουέμεν, ἢ μέλι λείχεν. Λάσδεο τὰς σύριγγος: ἐνίκησας γὰρ ἀείδων.

 $(\Theta E O K P I T O \Sigma)$ 



### ΕΝ ΑΘΗΝΑΙΣ

ΕΚ ΤΟΥ ΤΥΠΟΓΡΑΦΕΙΟΥ ΤΩΝ ΚΑΤΑΣΤΗΜΑΤΩΝ
ΑΝΕΣΤΗ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΙΔΟΥ
1894

Η ΑΡΧΑΙΑ ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ Ο ΥΜΝΟΣ ΤΟΥ ΑΠΟΛΑΩΝΟΣ

# EXTERACE TEC KANNITEXNIKH KAI ФІЛОЛОГІКН

YIIO

### ΙΩΑΝΝΟΥ Δ. ΝΙΚΟΛΑΡΑ

«Αδύ τι τὸ στόμα τοι, καὶ ἐφίμερος, ὧ Δάφνι, φωνά. Κρέσσον μελπομένω τεῦ ἀκουέμεν, ἢ μέλι λείχεν. Λάσδεο τὰς σύριγγος: ἐνίκησας γὰρ ἀείδων.

 $(\Theta E O K P I T O \Sigma)$ 



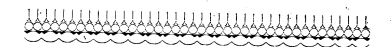
ΕΝ ΑΘΗΝΑΙΣ ΕΚ ΤΟΥ ΤΥΠΟΓΡΑΦΕΙΟΥ ΤΩΝ ΚΑΤΑΣΤΗΜΑΤΩΝ ΑΝΈΣΤΗ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΙΔΟΥ 1894 Παν αντίτυπον, μη φέρον την ιδιόχειρον ύπογραφήν μου, θεωρείται τυποκλοπίας προϊόν και ύπό τοῦ νόμου καταδιώκεται.



## ΙΩΑΝΝΗ, ΔΟΥΜΑ,

ΑΝΔΡΙ ΦΙΛΟΜΟΥΣΩ: ΚΑΙ ΦΙΛΟΠΑΤΡΙΔΙ

Ο ΣΥΓΓΡΑΦΕΥΣ ΑΝΑΤΙΘΗΣΙ



### Η ΑΡΧΑΙΑ ΜΟΥΣΙΚΗ

#### KAI

### Ο ΥΜΝΟΣ ΤΟΥ ΑΠΟΛΛΩΝΟΣ

Φοϊδε, ἄταξ, ὅτε μέτσε θεὰ τέχε πόττια Λητώ Φοίτιχος ραδιτῆς χεροίτ ἐφαψαμέτη, Αθατάτωτ κάλλιστος, ἐπὶ τροχοειδεῖ λίμτη, Πᾶσα μὲτ ἐπλήσθη Δῆλος ἀπειρεσίη, Όδμῆς ἀμθροσίης, ἐγέλασσε δὲ γαῖα πελώρη, Γήθησετ δὲ βαθὸς πόττος ἁλὸς πολίζς.

(ΘΕΟΓΝΙΣ)



ΙΣ ἐποχήν, καθ' ἡν μεγάλαυχοι τῆς νῦν πεπολιτισ ψ μένης Εὐρώπης λαοὶ ἐξεγείρονται κατὰ τῆς μικρᾶς Ἐλλάδος, κηρύσσοντες αὐτὴν δύστροπον ὀφειλέτιδα, ὁ θεὸς αὐτῆς ᾿Απόλλων κρούει τὴν λιγύμολπον λύραν του καὶ σιγὴ ἐπιδάλλεται εἰς τὰ πλήθη. Βοήθει! ᾿Αργυρότοξε!

Τὰ μέτωπα κλίνουσιν ἀκουσίως πρὸ τοῦ θείου τῆς ἀρχαιότητος κάλλους καὶ ἡ Ἑλλάς, ἥτις ἄλλοτε ἦτον ἡ φω-

ταγωγὸς τῆς παραπαιούσης ἀνθρωπότητος, ἐκπέμπουσα λάμψεις πρὸς αὐτὴν ἀπὸ τῶν κορυφῶν τοῦ ποιητικοῦ Ἑλικῶνος, μεγαλόφρῶν ήδη ἀτενίζει πρὸς τοὺς πεπολιτισμένους λαοὺς τῆς Εὐρώπης, οἴτινες εἰσέτι συναισθανόμενοι τὸ ἐλλειπὲς τῆς εὐρυμαθείας τοῦ ὑπερμεσοῦντος δεκάτου ἐννάτου αἰῶνος, λαμβάνουσι τὴν σκαπάνην τοῦ ἀρχαιοδίφου καὶ δι' αὐτῆς ἀνασκάπτουσι τὴν γῆν τῆς Ἑλλάδος, ὅπως ἀνακαλύψωσι μάρμαρον ἡ μικράν τινα πλάκα τῆς Ἑλληνικῆς ἀρχαιότητος, διδάσκουσαν τὸν ἀληθη πολιτισμὸν καὶ τὸν μέγαν τῆς ἀνθρωπότητος προσρισμὸν διὰ μυρίων στομάτων.

Ή σκαπάνη τοῦ ἀρχαιοδίφου ἐργάζεται καὶ μεταδίδει τὸν πολιτισμὸν καὶ τὴν ψυχικὴν τροφὴν πρὸς τὴν σημερινὴν ἀνθρωπότητα: καὶ ὁ ἄνθρωπος τοῦ πολιτισμοῦ τῆς Ἑσπερίας κοπιᾶ καὶ κύπτει μετὰ σεδασμοῦ καὶ μελέτης πρὸ τῶν ἐρειπίων τῆς ἀρχαίας Ἑλληνικῆς μεγαλοφυίας. Παρομοίως καὶ ἡ συνετὴ ὁρνις ἀνασκάπτει διὰ τῶν ὀνύχων της τὴν γῆν, ἵνα εὕρη τοὺς μικροσκοπικοὺς ἐκείνους κόκους, οἵτινες ὡφελοῦσι τὸν ὀργανισμόν της.

Διὰ τῆς ἐπιστημονικῆς ἐρεύνης εὐγενῶν ξένων εὐρέθη ἐπὶ λίθου ὁ Δελφικὸς ὕμνος τοῦ ᾿Απόλλωνος. ϶Ανωθεν τῶν στίχων τῆς ποιήσεως ὑπάρχει γεγλυμμένη ἡ μελφδία τῆς μουσικῆς διὰ γραμμάτων τοῦ ἀλφαδήτου καὶ ἄλλων σχημάτων. Μέχρι τοῦδε ἐψάλη ὁ ὕμνος οὖτος εἰς διαφόρους συναυλίας κατὰ μεταφορὰν εἰς τὰ σημερινὰ μουσικὰ σημεῖα ὑπὸ τοῦ ἀρχαιολόγου καὶ μουσικοῦ Θεοδώρου Reïnach. Ὁ Μουσικὸς Νικὸλ συνεπλήρωσε τὰ κενὰ τοῦ ὕμνου τούτου καὶ ἔθεσε κάτωθι τῆς μελωδίας

καὶ προσώδημα κλειδοκυμβάλου. Κατὰ πόσον ἐπέτυχε ἡ αν έπραξε καλως, τολμήσας τοιαύτην έργασίαν ό κ. Νικὸλ κατωτέρω ρηθήσεται. Ήμεῖς ἠκούσαμεν τὸν ὕμνον τοῦτον ἐκτελούμενον παρ' εὐγενῶν τῆς ἡμετέρας κοινωνίας νέων, καὶ ἐσπουδάσαμεν αὐτόν, ἀλλὰ πρὶν ἡ ἐκφέρωμεν τὴν ταπεινήν μας γνώμην κατὰ πόσον σχετίζεται πρός την έν τη άρχαιότητι μουσικήν, ή κατά πόσον ό ύμνος ούτος δίδει ίδέαν είς τὸν άκροατὴν τῆς μεγάλης τῶν ἀρχαίων μουσικῆς, ὀφείλομεν νὰ εἴπωμεν κατὰ καθηκον, ολίγα τινά περί της άρχαίας μελώδίας, μήν ένδιατρίδοντες είς λεπτομερείας, άπαιτούσας παρά τοῦ άναγνώστου είδικάς μουσικάς γνώσεις πρός κατανόησιν, καθ' όσον άλλως τότε δὲν ήθελεν ἐξαρκέσει οὐδὲ πολυσέλιδος μουσική συγγραφή, άλλ' άπλως μεταδίδοντες ίδέας τινας περί τῆς ἀρχαίας μουσικης, μορφωθείσας ἐν ἡμῖν έκ τῆς ἐνδελεχοῦς περὶ τὴν ἀρχαιότητα μελέτης.

Μουσική ἐλέγετο παρὰ τοῖς ἀρχαίοις πᾶσα τέχνη ἀφιερωμένη εἰς τὰς Μούσας καὶ ὑπὸ τὴν προστασίαν αὐτῶν διατελοῦσα, εἰδικώτερον δὲ ἐδήλου τ' ὄνομα τοῦτο τὴν διὰ μελώδικῶν φθόγγων ἔκφρασιν αἰσθημάτων, ἤτοι ὅ,τι καὶ ἐν τοῖς καθ' ἡμᾶς χρονοις ὁνομάζεται. 'Αρμονικὴν δὲ ἀνόμαζον οἱ ἀρχαῖοι ὅ,τι ἡμεῖς σήμερον' Μουσικὴν ἔπιστήμην ὀνομάζομεν. 'Η λέξις φθόγγος παρὰ τοῖς ἀρχαίοις εἶχε διαφόρους σημασίας, φθόγγος μουσικὸς δὲ ἐλέγετο πᾶς τοιοῦτος, ὅστις εἶχε ὼρισμένην ἔντασιν ἢ πρὸς τὸ βαρὺ ἢ πρὸς τὸ ὀξὸ ἐν σχέσει πρὸς ἄλλους φθόγγους ἵνα παραγάγη μελώδίαν ἢ καὶ μεμονωμένος.

Παρὰ τοῖς ἀρχαίοις ἤσαν γνωστὰ καὶ τὰ διαστήματα (intervalles), τοὐτέστι ἡ διαφορὰ μεταξὺ δύω φθόγγων διαφόρου ἐντάσεως, ὅπερ ἐστὶ τὸ αὐτὸν μὲ τὸν ὁρισμὸν τῶν διαστημάτων, ὁν δίδουσιν οἱ σημερινοὶ μουσικοί, ὅτι δηλαδὴ διάστημα εἶναι ἡ ἀπόστασις, ἤτις χωρίζει τὸν ἕνα φθόγγον τοῦ ἐτέρου. Τὰ διαστήματα παρὰ τοῖς ἀρχαίοις διηροῦντο ὅπως καὶ σήμερον εἰς σύμφωνα καὶ διάφωνα (consonnants et dissonnants) ἢ συνηχοῦντα καὶ παράτονα καὶ εἶναι ἡ καθόλου βάσις τῆς ἀρμονικῆς ἐπιστήμης, ὅπως καὶ τὴν σήμερον.

'Εν άρχη τὰ μόνα λογιζόμενα κυρίως διαστήματα ήσαν τὰ διὰ πασῶν, ἄτινα ἰσοδυναμοῦσι μὲ τὸ σημερινὸν διάστημα τῆς ὀγδόης (octava), βραδύτερον δὲ ἐγένετο παρὰ τοῖς ἀρχαίοις καὶ ἐξέτασις τῶν ἄλλων μουσικῶν διαστημάτων, ἤτοι τῶν διὰ πέντε ἡ διὰ τεσσάρων (quin-

ta, quatra) κλπ.

Ή καθόλου δὲ άρμονική, ήτοι ἡ διάκρισις καὶ διαίρεσις τῶν διαστημάτων ἐδασίζετο ἐπὶ τῆς ἐντάσεως τῆς χορδῆς καὶ τῶν δονήσεων αὐτῆς ἐν σχέσει πρὸς τὴν ἀκουστικήν, ὅπως καὶ σήμερον ἡ θεωρία αὕτη χρησιμεύει ὡς βάσις καὶ ἀξίωμα τῆς καθόλου Μουσικῆς ἐπιστήμης καὶ ἀρμονίας.

Σειρὰ δύο ή πλειόνων φθόγγων διαχωριζομένων ἀπ' ἀλλήλων διὰ διαστημάτων ἐλέγετο παρὰ τοῖς ἀρχαίοις Σύστημα: οὕτω, λόγου χάριν, ἀπτάχορδον ἐλέγετο σύστημα ἐξ ὀκτὼ φθόγγων, πεντάχορδον ἐκ πέντε κτλ. Τὸ θεμελιῶδες σύστημα παρὰ τοῖς ἀρχαίοις ἤτο τὸ τετράχορδον, οὕτινος οἱ ἀκρότατοι φθόγγοι ἤσαν ἐν διαστή-

ματι διὰ τεσσάρων, έν δὲ τῆ σημερινῆ μουσικῆ είναι έν χρήσει τὸ ὀκτάχοφδον, περιέχον εν διὰ πασῶν εἰς τὰ άκρα. Τοῦτο ἐγίνωσκον καὶ οἱ ἀρχαῖοι ἀλλ' ὡς βάσις τῆς μουσικῆς θεωρίας ἐλαμβάνετο πάντοτε τὸ τετράχορδον. Ἐπὶ τῆ βάσει τῶν διαφόρων καὶ ποικίλων τετραχόρδων οι άρχαιοι μετεχειρίζοντο τὰ έξης μουσικά γένη. (modes). 1) Τὸ διάτονον, ἐν ῷ τὰ μεταξὺ τῶν τεσσάρων φθόγγων διαστήματα ήσαν ήμίτονος, τόνος καὶ τόνος πάλιν. 2). Τὸ χοωματικὸν ήμιτόνιον. 3). Τὸ ἐναρμόνιον (δίεσις κλπ,): ἐπὶ τῶν γενῶν δὲ τούτων στηριζόμενος Tέρπανδρος ὁ κιθαρωδὸς ἐπενόησε μεταγενεστέρως τὴν ἑπτάχορδον φόρμιγγα, τείνων να καθιερώση λύραν, έχουσαν όλόκληρον την διαποσών τοῦ όκταχόρδου συστήματος. Καὶ ἐγένετο μὲν ἡ λύρα ἢ φόρμιγξ αὕτη ἀποδεκτὴ ὑφ' όλοκλήρου της Έλλάδος, άλλ' ότε παρουσιάσθη ό κιθαρωδός ούτος είς τὴν Σπάρτην, πειρώμενος νὰ διδάξη είς τούς νεαρούς Σπαρτιάτας την φόρμιγγα ταύτην, εί έφοροι ὀργίλως ἀπέρριψαν τὸ ἐπτάχορδον τοῦτο ὀργανον. . Τῶν ἐφόρων μάλιστα τις σύρας τὴν μάχαιραν, ἀπέκοψεν τάς τρείς προστεθείσας χορδάς της φόρμιγγος, είπων είς τὸν Τέρπανδρον, ὅτι διὰ τῆς πολυχόρδου φόρμιγγος κατέστρεφε μέν τὸ άγνὸν αἴοθημα τῆς μουσικῆς, προσέθετο δὲ χλιδήν καὶ πολυτέλειαν ἀνοίκειον εἰς τοῦτο, διότι οἱ νεανίσκοι τῆς Σπάρτης εἶχον ἀνάγκην νὰ διδάσκωνται καὶ νὰ ψάλλωσι δι' ἀπλης μόνον μουσικης, ὁμιλούσης εἰς τὴν καρδίαν τὸ πατριωτικώτερον τῶν ἑλληνικῶν ἀσμάτων.

<sup>« &</sup>quot;Αμες δέ γ' ἐσσόμεθα, πολλῷ κάρωνες».

'Επὶ τῆ βάσει τῶν ἀνωτέρω διαστημάτων καὶ τοῦ ουστήματος του ὀκταχόρδου έγεννήθησαν παρά τοῖς ἀρχαίοις έπτα είδη όκταχόρδων, Μιξολύδιον, Δύδιον, Φρύγιον, Δώριος, 'Υπολύδιον, 'Υποφούγιον καὶ 'Υποδώριος καὶ φαίνεται, ὅτι ἐπ' αὐτῶν τὰ διαστήματα παρήλλασσον κατά τὴν τάσιν καὶ κατά τὸ εἶδος: πῶς παρήλασσον δὲ δεν είναι του παρόντος, διότι ύπεσχέθημεν να μή διδάξωμεν μουσικήν θεωρίαν είς τὸν ἀναγνώστην, άλλ' ἁπλῶς νὰ δώσωμεν ιδέαν τινὰ τῆς τῶν ἀρχαίων μουσικῆς καὶ ν' ἀποδείξωμεν κατά πόσον αύτη ήτο προκεχωρημένη παρ' αὐτοῖς. Ἡ διαφορὰ τῶν ἀνωτέρω εἰδῶν τῶν συστημάτων καὶ ἡ παραλλαγή ἐπὶ τούτων τῶν διαφόρων τόνων έλέγετο τρόπος (mode), όπως καὶ σήμερον ή λέξις αύτη τὴν αὐτὴν σημασίαν έχει. ΤΗτο δὲ γνωστὴ παρά τοῖς ἀρχαίοις και ἡ μετατροπή τῶν τόνων (modulation), ήτοι ή μετάβασις διὰ τρόπου τεχνικοῦ ἐξ ἑνὸς τόνου εἰς άλλον, ήτις μεταβολή παρ' αὐτῶν ἐκαλεῖτο : ὑπῆρχον δὲ καὶ κανόνες τῆς συνθέσεως καὶ μελοποιΐας, ἐξ ὧν ὅμως ολίγιστοι διεσώθησαν παρ' ήμιν.

'Αλλ' ἵνα μὴ ἐπιμένωμεν, ὡς ὑπεσχέθημεν, εἰς τὴν θεωρητικὴν τῆς ἀρχαίας Μουσικῆς, ἥτις εἶναι πολυσχιοδὴς καὶ βαθεία, μὴ ὑπολειπομένη κατ' οὐδὲν τῆς μουσικῆς θεωρίας τῶν νεωτέρων χρόνων, θὰ ἐνδιατρίψωμεν ἐν ὸλίγοις εἰς τὰς ἐγερθείσας ἀπορίας παρὰ τῷ 'Αθηναϊκῷ κοινῷ κατὰ τὴν ἀκρόσσιν τοῦ Δελφικοῦ ὕμνου τοῦ 'Απόλλωνος: ἤτοι, α'.) Πῶς ἐξεδηλοῦντο οἱ μουσικοὶ χαρακτῆρες παρὰ τοῖς ἀρχαίοις; δ'.) Πῶς ἐξεδηλοῦτο ὁ μουσικὸς ῥυθμός, διὰ τίνων τοὐτέστι μουσικῶν ση-

μείων; γ'.) Ἡ άρμονική, ἡ τέχνη τοὐτέστι τοῦ ποιεῖν συγχορδίας ἢ συμφωνίας (accords) διὰ τῆς συγχρόνου ἠχήσεως (συνηχήσεως) τῶν διαστημάτων τῶν μουσικῶν φθόγγων, ἦτο γνωστὴ παρὰ τοῖς ἀρχαίοις; δ'.) Ἦτον ἱκανὴ ἡ μουσικὴ τῶν ἀρχαίων νὰ ἀποτυπώση, ὅπως ἡ σημερινή, πάντα τῆς ἀνθρωπίνης ψυχῆς τὰ συναισθήματα, ὀργήν, ἢ πάθος, χαρὰν ἢ λύπην, ἢ ἐνθουσιασμόν;

Περὶ πάντων τούτων θὰ πειραθῶμεν ν' ἀπαντήσωμεν.

Καὶ πρῶτον μὲν τὸ ἀρχαιότερον σύστημα τῆς διὰ σημείων παραστάσεως τῶν μουσικῶν φθόγγων ἐξεδηλοῦτο διά γραμμάτων τοῦ άλφαβήτου, ἄτινα έχρησίμευον πρὸς δήλωσιν τῶν διαφόρων φθόγγων τῆς μουσικῆς κλίμακος. Τοῦτο δὲν ἐγίνετο αὐθαιρέτως, ἀλλ' ὑπῆρχον κανόνες: Ούτω, λόγου χάριν, τὰ γράμματα ἐτονίζοντο ἢ διεστρέφοντο ή περιετέμνοντο κατά διαφόρους τρόπους καί άναλόγως της έκτάσεως της μουσικής κλίμακος. Όσάκις δὲ ἐπρόκειτο πρὸς τὴν φωνὴν τοῦ ἀνθρώπου νὰ γράψωσι καὶ τὴν μουσικὴν ὀργάνου τινός, ἐχρῶντο δύω διαφόρων σημείων, τοῦ ένὸς διὰ τὴν φωνὴν καὶ τοῦ ἐτέρου διά τὸ ὄργανον. Τὰ σημεῖα ταῦτα ἐγράφοντο τὸ εν ὑπὲρ τὸ ἄλλο, ἄνωθεν τῶν συλλαδῶν τῆς ποιήσεως, ἐν ἡ ἀνῆκον. Περί τούτων ἀπάντων ἀναφέρουσι πλεῖστοι ἔλληνες συγγραφείς, πληρέστερον όμως πάντα ταῦτα ἀναφέρει ὁ ᾿Αλύπιος. Οὕτω, λόγου χάριν, οἱ φθόγγοι τοῦ μέσου μέρους της κλίμακος δηλούνται διά τῶν γραμμάτων τοῦ Ἰωνικοῦ άλφαβήτου, τονούμενα δὲ ή κατ' άλλην μεταδολήν γράμματα σημαίνουσι το**ύ**ς ύψηλωτέρους καὶ χαμηλωτέρους φθόγγους. "Οσον ἀφορά τὰ σημεία.

δι' ὧν έξεδηλοῦτο ὁ μουσικὸς ῥυθμὸς καὶ ἡ διάρκεια ἐκάστου φθόγγου, ταῦτα δὲν διεσώθησαν παρ' ἡμῖν, φαίνεται δὲ πιθανόν, ὅτι ὁ ῥυθμὸς τοῦ ἀδομένου ἄσματος ἔξήρτητο ἐκ τοῦ μέτρου τῆς ποιήσεως, ἀλλ' ἐγείρεται ἤδη τὸ ζήτημα: πῶς ἐξεδηλοῦτο ὁ χρόνος τῆς ἀπλῆς ὀργανικῆς μουσικῆς, ήτοι ὅτε δὲν ἐψάλλετο ἄσμα; Πῶς ἐξεδηλοῦτο δηλαδὴ ὁ ῥυθμὸς τῆς μουσικῆς διὰ τοὺς χρωμένους ψιλῆ κιθαρίσει ἢ αὐλήσει; . . Τὸ ζήτημα τοῦτο ἔμεινε καὶ θὰ μείνη καθόλου σκοτεινόν.

Ώς πρὸς τὸ τρίτον ζήτημα αν ἡ άρμονικὴ καὶ ἡ τέχνη τοῦ ποιεῖν συγχορδίας (accords), ἡτοι ὅ,τι κοινῶς άρμονία καλεῖται, ἦτο γνωστὴ παρὰ τοῖς ἀρχαίοις, δὲν διοτάζομεν ν' ἀποφανθῶμεν ὅτι αὕτη ἦτο γνωστὴ καὶ πολὺ προωδευμένη παρὰ τούτοις, καίτοι τινὲς τῶν ξένων ἀρχαιολόγων ἐνίστανται εἰς τὴν ἰδέαν ταύτην. 'Αλλὰ πρὸς καταπολέμησιν τῆς ἐνστάσεως ταύτης τινῶν ἀρχαιολόγων, ἀρκεῖ νὰ ἦναι τις γνώστης τῆς τε ἀρχαίας καὶ νεωτέρας μουσικῆς καὶ νὰ ποιήσηται τὰς ἑξῆς σκέψεις.

Καὶ πρῶτον γνωστή ἤτον, ὡς εἴρηται,ή μεταβολή παρὰ τοῖς ἀρχαίοις, ἡ μετατροπή (modalation) δηλαδή τῆς καθ' ἡμᾶς μουσικῆς, ἤτοι ἡ μετάβασις ἐξ ἑνὸς συστήματος διαστημάτων εἰς ἄλλο,πρᾶγμα ὅπερ δὲν ἠδύνατο νὰ γείνη εὐκόλως άνευ τῆς βοηθείας πολλάκις τοῦ μουσικοῦ ὀργάνου καὶ τῆς ὁμοῦ ἡχήσεως (συνηχήσεως) δύω ἡ τριῶν φθόγγων αὐτοῦ. Καὶ εἶναι μὲν ἀληθές, ὅτι ὁ ὅρος ἀρμονία σημαίνει παρὰ τοῖς ἀρχαίοις σειρὰν φθόγγων κατὰ κανονικὴν διατεταγμένην διαδοχήν, ἀλλὰ μήπως τὸ αὐτὸ δὲν σημαίνει καὶ ἐν τῆ νεωτέρα θεωρία; Καὶ ὅμως ἡμεῖς

ἔχομεν τὴν συνήχησιν τῶν ἀρμονικῶν φθόγγων (accord parfait), διὰ τί τάχα νὰ μὴν ἐγνώριζε τὴν τέχνην ταύτην καὶ ἡ μεγαλοφυία τῶν ἀρχαίων;;

'Αλλ' ὅτι οἱ ἀρχαῖοι ελληνες ἡπίσταντο τὴν συμφωνίαν ἢ συγχορδίαν (accord) τοῦτο ἐκ πολλῶν χωρίων τῶν συγγραφέων καθίσταται γνωστόν. Τὸ διάστημα διὰ τριῶν (terzia), λόγου χάριν, ὅπερ ἐν τῆ σημερινῆ ἀρμονία εἶναι ἡ βάσις αὐτῆς, ἦτο γνωστόν παρὰ τοῖς ἀρχαίοις, ἀν καί τινες ἀρχαιολόγοι ἰσχυρίζονται, ὅτι μόνον τὸ ἔλασσον τρίτον (terzia minore) ἦτο γνωστόν. Έν τούτοις ἡ θεωρία τῆς φυσικῆς φωνῆς καὶ τῆς καθόλου μουσικῆς διδάσκει, ὅτι τὸ ἔλασσον τρίτον διάστημα δὲν εἶναι ἀρμονία, ἡν δέχεται τὸ οὖς φυσικῶς, ἀλλὰ μόνον κατὰ συνθήκην καὶ συνεκδοχὴν (conventionel) καὶ ὅτι μόνον τὸ μεῖζον τρίτον ἀπολαὐει φυσικότητος, πῶς λοιπὸν οἱ ἀρχαῖοι, οἴτινες ἦσαν ἄνθρωποι τῆς φύσεως, ἡγνόουν τοῦτο;

'Αλλ' έχομεν καὶ άλλο ἐπιχείρημα, ὅτι γνωστή καὶ ἐν

χρήσει ήτο ή άφμονία παρά τοῖς άρχαίοις.

Ύπῆρχεν είδος τι ἀρχαίας λύρας ἡ φόρμιγγος, ἥτις ἐκαλεῖτο «Μάγαδις». Τὸ ὅργανον τοῦτο είχεν είκοσε χορδὰς καὶ ἔνεκα τῆς πληθύος των χορδῶν του ἡδύνατο ὁ παίκτης νὰ ποιῆται ἐπὶ τοῦ ὀργάνου τούτου συνεχείας διαφόρων συγχορδιῶν. (suites des accords). Τῆς Μαγά-δεως ταύτης ἐποιεῖτο μεγίστην χρῆσιν ὁ λυρικὸς ποιητής ᾿Ανακρέων, μαγαδίζειν δὲ παρὰ τοῖς ἀρχαίοις σημαίνει τὸ ἄδειν ἡ παίζειν εἰς δύω μέρη διάφορα, a due νος, ὅπως λέγουσι σήμερον οἱ Ἰταλοὶ Μουσικοί. Τὰ δύω ταῦτα μέρη ἐγίνοντο ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον εἰς τὸ διάστημα

διὰ πασῶν (octava), τὸ δὲ ῥῆμα μαγαδίζειν ἐκυριολεκτεῖτο ἐπὶ ἄσματος, ἀδομένου συγχρόνως ὑπ' ἀνδρῶν καί γυναικών, ότε αί γυναϊκες ύπερέβαινον την φωνήν τῶν ἀνδρῶν κατὰ διάστημα εν διὰ πασῶν (κατὰ μίαν octava)· άλλ' ή διαφορά αυτη της φωνης άνδρων καὶ γυναικών είναι φυσική, ώστε δεν ήτον άνάγκη να ύπάρχη ό όρος μαγαδίζειν πρός ἐκδήλωσιν τῆς διαφορᾶς ταύτης, άλλα κυρίως μαγαδίζειν σημαίνει το συνάδειν είς δύω διαφόρους φωνάς, καὶ οὐχὶ είς τὸ διάστημα τῆς διὰ πασῶν, ὅπερ ἐν τῆ πραγματικότητι εἶναι ὁ αὐτὸς φθόγγος διάφορος δε μόνον κατά τὸ ποιόν, (ἀνδρικὸς ή γυναικεῖος). Εὔρηνται δ' άλλως καὶ χωρία άρχαίων συγγραφέων, αναφέροντα μαγαδισμόν (ήτοι σύγχρονον ήχησινσυγγχορδίαν, συμφωνίαν) καὶ άλλων διαστημάτων, δια τρίτης ή διὰ πέμπτης, ήτοι παρήγοντο συμφωνίαι (accords), αἴτινες καὶ εἰς τὰς φωνάς ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν έλάμβανον χώραν ἀναντιρρήτως, ἀφοῦ ἡ λέξις μαγαδίζειν ἐκυριολεκτεῖτο ἐπί τῆς ἀνθρωπίνης φωνῆς. Τοῦτο δὲ συνέβαινεν ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον εἰς τὰ χορικά ἄσματα τῶν ἀρχαίων δραμάτων, εἰς ἃ αἱ διάφοροι διαιρέσεις τῶν ήμιχορίων καὶ ἀντιστροφών είχον μεγάλην ποικιλίαν. 'Αλλ' ἐκτὸς πάντων τῶν ἀνωτέρω ὁ συνδυασμὸς παρὰ τοῖς ἀρχαίοις τῆς λύρας, παιζούσης κατὰ δώριον τόνον καὶ τοῦ αὐλοῦ, παίζοντος κατὰ λύδιον, τί ἄλλο σημαίνει η άρμονικην συνήχησιν;;



Τὸ τελευταῖον ζήτημα, ἀν ἡ μουσικὴ τῶν ἀρχαίων ἦν ἱκανὴ νὰ ἐκφράση πάντα τὰ ἀνθρώπινα αἰσθήματα χρή-ζει καὶ ψυχολογικῆς μελέτης. Πῶς οἱ ἀρχαῖοι, οἵτινες εἶ-χον τόσον ὑψηλὴν καὶ μεγάλην ποίησιν ἤδύναντο νὰ καθυστερῶσιν ὡς πρὸς τὴν διὰ τῆς μουσικῆς ἔκφρασιν, ἀφοῦ αὕτη παρηκολούθει τὴν ποίησιν κατὰ πόδας; Ἡ ποικιλία τῶν λυρικῶν ἀσμάτων, τὰ χορικὰ καὶ λογασιδικὰ τοῦ δράματος ἤδύναντο νὰ ἔχωσιν ὡς πρὸς τὴν ἔκφρασιν μουσικὴν κατωτέραν τῆς ποιήσεως; Τοὐναντίον . . . Τείνωμεν νὰ πιστεύσωμεν, ὅτι εἰς τὸ ἐκφράζειν αἰσθήματα ἡ μουσικὴ τῶν ἀρχαίων ῆτο τόσον προωδευμένη ὅσον καὶ ἡ σημερινή ἀλλ' ἀς ἀναμνησθῶμεν τῶν ἀρχαίων συγγραφέων περὶ τοῦ ζητήματος τούτου.

Τρία είδη μελοποιίας ἀναφέρονται παρὰ τοῖς ἀρχαίοις Διασταλτικόν, Συσταλτικὸν καὶ Ἡσυχαστικόν.

« Έστι δὲ Διασταλτικὸν μὲν ἤθος μελοποιίας, δι' οῦ σημαίνεται μεγαλοπρέπεια καὶ δίαρμα ψυχῆς ἀνδρῶδες καὶ πράξεις ἡρωϊκαὶ καὶ πάθη τούτοις οἰκεῖα. Χρῆται δὲ τούτοις ἡ τραγωδία καὶ τῶν λοιπῶν, δι' ὅσα τούτου ἔχεται τοῦ χαρακτῆρος: Συσταλτικὸν δέ, δι' οῦ συνάγεται ἡ ψυχὴ εἰς ταπεινότητα καὶ ἄνανδρον διάθεσιν, ἀρμόζει δὲ τὸ τοιοῦτον τοῖς ἐρωτικοῖς πάθεσι καὶ θρήνοις καὶ οἴκτοις καὶ τοῖς παραπλησίοις. Ἡσυχαστικὸν δὲ ἤθος ἐστὶ μελοποιίας, ῷ παρέπεται ἡρεμότης ψυχῆς καὶ κατάστημα ἐλευθέριόν τε καὶ εἰρηνικόν, ἀρμόσουσι δὲ αὐτῷ ὕμνοι, παιᾶνες, ἐγκώμια, συμβουλαὶ καὶ τὰ τούτοις ὅμοια». (ίδε Εὐκλείδην). Καὶ ἄλλαι προσέτι

ύποδιαιρέσεις τῆς ἀρχαίας μελοποιίας παρίστανται, οίον έπιθαλάμιοι, κωμικαί, έγκωμιαστικαί κλπ.

Θαυμάζομεν όντως τὴν σημερινὴν μουσικήν, διότι ὁ κυνηγὸς ἔχει τὸ ἄσμά του, (canto della cacia), ὁ ὀρεσίδιος τὸ ἰδικόν του (Montagnard), ὁ ποιμὴν ἐπίσης τὴν μουσικήν του, (pastorale), ὁ ἐραστὴς ὑπὸ τὸ φῶς τῆς Σελήνης τὴν μελωδίαν του (serenata, notturno) καὶ ὁ ναύτης τὸ ναυτικόν του ἄσμα (barcarola). ᾿Αλλὰ μήπως ταῦτα πάντα τὰ εἴδη τῆς μουσικῆς δὲν ὑπῆρχον καὶ παρὰ τοῖς ἀρχαίοις; Ὁ Θεόκριτος δὲν ὑμνεῖ τόσον γλυκὰ τὴν βουκολικὴν μουσικήν; Καὶ πόσον γλυκὰ εἶναι τὸ εἰδύλλιον αὐτοῦ περὶ μουσικοῦ διαγωνισμοῦ μετα-ξὺ ποιμένων διὰ τῆς καλαμωτῆς σύριγγος, ἐν ῷ διαγωνισμῷ ἀριστεύει ὁ ποιμὴν Δάφνις!!! Ὁ ᾿Αριστοφάνης δὲν ὁμιλεῖ περὶ κωμαζόντων ἐραστῶν;

Κοινὸν δὲ ἦτον παρὰ τοῖς ἀρχαίοις τὸ ἐπιμύλιου λεγόμενον ἄσμα, ἤτοι τὸ ἄσμα τοῦ μυλωθροῦ, ἔχον ίδιον
ρυθμὸν καὶ ὕφος, ὅπερ τὰ εὐσωμα καὶ γλυκύστομα θυγάτρια τῆς ἀρχαιότητος ἔψαλλον περιφερόμενα εὐθύμως
ὑπὸ τὴν πατρικὴν στέγην μὲ τὸ ἀγνὸν αἴσθημα τῆς νοιποκυφοπούλας καὶ στρέφοντα διὰ τῆς δεξιᾶς χειρὸς τὴν
στρόφιγγα τοῦ χειρομύλου, ὅστις παρεσκεύαζεν εἰς τὴν
οἰκογένειαν τὰ θρεπτικὰ ἄλφιτά.

"Αλει, μύλα, άλει . . . . καὶ γὰο Πιττακὸς άλεῖ, Μεγάλας Μιτηλάνας βασιλεύων.

### ήτοι

"Αλεθε μύλε, άλεθε! κι' ὁ Πιττακὸς άλέθει νήσου μεγάλης βασιλεύς, μέγας . . . τῆς Μιτηλήνης,

όπως μετέφρασε τοῦτο ὁ ἡμέτερος λόγιος Κοραῆς. 'Αλλ' έλθωμεν εἰς τὸ ναυτικὸν ἄσμα.

Ή ναῦς τῆς ἀρχαιότητος ὑπλίζετο διὰ διπλῆς σειρᾶς κωπῶν καὶ παρὰ τὰ ἑδώλια αὐτῆς ἐκάθηντο ἰσχυροὶ καὶ εὐφωνοι κωπηλάται. Τῶν κωπηλατῶν τούτων προεξῆρχεν ὁ κελευστὴς, ἤτοι ὁ ἀρχιναύτης καὶ μουσικὸς συγχρόνως, ὅστις καθωδήγει αὐτούς, ὅπως ἐν ῥυθμῷ καὶ ἄσματι ἐλαύνωσι τὰς κώπας. Τὸ ἄσμα τοῦτο ἐλέγετο κέλευσμα καὶ ἰσοδυναμεῖ μὲ τὴν σημερινὴν βαρκαρόλαν.

Ότε δὲ αἱ βαρβάρικαὶ τῶν Περοῶν νῆες ἦσαν παρατεταγμέναι εἰς τὰ νερὰ τῆς περιὀρύτου Σαλαμῖνος ἐναντίον τῶν νηῶν τῶν ἡμετέρων προγόνων, ἀντήχησαν οἱ πέριξ βράχοι τῆς θαλασσοπλήκτου τοῦ Αἰαντος νήσου ἐκ τοῦ παιᾶνος τῶν Ἑλλήνων καὶ τῆς παροτρυνούσης τὰ τέκνα τῆς πατρίδος σάλπιγγος, εὐθὺς δὲ κατόπιν πάντες μετὰ τῶν κελευστῶν ἤρχισαν τὸ θούριον ἄσμα καὶ ἀμέσως,

κώπης ροθιάδος ξυνεμβολή ἔπαισαν ἄλμην βρύχιον ἐκ κελεύσματος.

Οἱ βράχοι ἀντήχησαν καὶ πάλιν ἐκ τοῦ κελεύσματος, τοῦ ἄσματος δηλαδή τῶν Σαλαμινομάχων, οἴτίνες ἐν ῥυθμῶ προὐχώρουν κατὰ τῶν βαρδάρων ἄδοντες,

3Ω παίδες 'Ελλήνων ίτε, 'Ελευθερούτε πατρίδ', έλευθερούτε δὲ Παίδας, γυναίκας, θεώντε πατρώων έδη, Θήκας τε προγόνων, νῦν ὑπέρ πάντων ἀγών.»

Καὶ παρευθὺς τῆς προσδολῆς ἄρχεται ναῦς ἐλληνική, ἤτις ὁρμῶσα διὰ μέσου τῶν ἐχθρικῶν σκαφῶν, ἐνῷ ἡ στρόφιγξ τοῦ χαλκοῦ αὐτῆς ἐμδόλου περιστρέφεται ὑπὸ ἄδοντος ἱσχυροῦ νεανίου, καταθραύει διὰ τοῦ ἐμδόλου της νεὼς Φοινίσσης τ' ἀκροστόλια. Ἡ περιφανής δ'ἐκείνη νίκη τῶν Σαλαμινομάχων χρεωστεῖται εἰς τὸ ἱερὸν πῦρ τῆς φιλοπατρίας, ὅπερ ἐθέρμαινε τὰ στήθη τῶν ἡμετέρων προγόνων καὶ εἰς τὴν ἀναζωπυρήσασαν τὸ πῦρ τοῦτο ἐνθουσιώδη μουσικήν, οὕτως ὥστε ὁ δαιμόνιος ᾿Αριστοφάνης, περιγράφων κατόπιν ἐν τοῖς Βατράχοις του τὸν Διόνυσον ἀγόμενον δι' ἀκατίου διὰ μέσου τῆς ᾿Αχερουσίας λίμνης ὑπὸ τοῦ Χάρωνος, παρίστησιν αὐτὸν λέγοντα,

Κάτα πῶς δυνήσομαι, "Απειρος, αθαλάττωτος, ασαλαμίνιος "Ων, εἶτ' ἐλαύνειν ; ;

XAPΩN.

'Ράστ' ἀκούσει γὰο μέλη Κάλιστ', ἐπειδὰν ἐμβάλης ἄπαξ

Διονύ σος.

Τίνων ;

XAPQN.

Βατράχων, κύκνων θαυμαστά. Διονγέος.

,

Κατακέλευε δή.

XAPQN.

'Ωόπ, ὅπ, ώόπ, ὅπ!

ΧΟΡΟΣ ΒΑΤΡΑΧΩΝ.

Βρεκεκέξ, κοάξ, κοάξ. Βρεκεκέξ, κοάξ, κοάξ. Λιμναΐα κρηνών τέκνα, Ξύναυλον ϋμνων βοάν Φθεγξώμεθ', εὐγηρυν ἐμὰν ἀοιδάν, Κοάξ, κοάξ, κλπ.

"Ητοι ὁ Διόνυσος παραπονεῖται, ὅτι δὲν γνωρίζει νὰ κωπηλατῆ, διότι ἤτον ἀσαλαμίνιος (ἡ λέξις εἶναι κωμικῶς πεποιημένη ὑπὸ τοῦ 'Αριστοφάνους) ἤτοι δὲν ἐπέδη ποτὲ τῆς Σαλαμινίας τριήρους, ἀλλ' ὁ Χάρων λέγει πρὸς αὐτόν, ὅτι εὐκόλως θὰ μάθη νὰ κωπηλατῆ, ἀφοῦ ἀρχίση ἄπαξ, διότι θὰ ἀκούση τὰ θαυμαστὰ ἄσματα τῶν βατράχων καὶ κύκνων τῆς 'Αχερουσίας λίμνης, ἐπὶ τῆ παρακλήσει δὲ τοῦ Διονύσου ὁ Χάρων ποιεῖται τὸν κελευστήν, διατυπῶν τὸν ῥυθμὸν τοῦ ἄσματος διὰ τοῦ ἐπιφωνήματος,

ώόπ, ὅπ, ώόπ, ὅπ!

ό δὲ χορὸς τῶν βατράχων ἀρχίζει ἀμέσως τὸ ναυτικὸν δι' αὐτοὺς ἄσμα,

Βρεκεκέξ κοάξ, κοάξ. κλπ.

Τὸ βρεκεκέξ, κοάξ, κοάξ τοῦτο ἀντιστοιχεῖ ὡς ἐκ τοῦ τονισμοῦ του πρὸς τὸν ῥυθμὸν τῆς σημερινῆς Ἐνετικῆς καὶ Σικελικῆς βαρκαρόλας τῷν ἑξ ἡ δώδεκα ὀγδόων τῆς μουσικῆς χρονίδος, (τράτατα)... τά, τατά, τατά,).

Σήμερον ψεῦ!! ἡ Ἑλληνικὴ θάλασσα στερεῖται μουσικῆς!! Τὰ δόρατα τῶν Σαλαμινομάχων κατεκάλυψεν ἡ πυκνὴ τῆς θαλάσσης ἄμμος καὶ μόνον ὁ ὀνειροπόλος ναυβάτης ἐν ὥρα νυκτὸς φαντάζεται, ὅτι οἱ ἀπορρῶγες βράχοι τῆς νήσου τοῦ Τελαμωνίου Αἴαντος ἀναπέμπουσιν εἰσέτι τοὺς θρήνους τῶν σφαζομένων βαρβάρων καὶ τὰ θούρια ἄσματα τῶν Σαλαμινομάχων . . . Καὶ ὁ κελευστής;

'Ο κελευστής είναι σήμερον άπλοῦς βαθμοφόρος τοῦ Ελληνικοῦ ναυτικοῦ, ἐξισούμενος πρὸς τὸν λοχίαν τοῦ

στρατού της ξηράς!!

'Αλλ' έλθωμεν ήδη είς τὸν ὕμνον τοῦ 'Απόλλωνος.



'Ηκούσθη τέλος ὁ ὕμνος τοῦ 'Απόλλωνος πολλάκις ἐν διαφόροις συναυλίαις τοῦ καλλίστου ὁμίλου τῶν φιλο-

μούσων.

Έὰν θέσωμεν κατὰ μέρος τὰς πολυπληθεῖς κρίσεις τοῦ σεδαστοῦ τῶν ᾿Αθηνῶν κοινοῦ, ας ὁ ὑπομονητικὸς παρακαθήμενος γνώστης τῆς μουσικῆς ήκουεν, δικαίως ἠγέρθησαν παρά τισι φιλομούσοις ἀκροαταῖς αἱ ἑξῆς ἀπορίαι: ᾿Αρα γε ἡ μετάφρασις τοῦ ὕμνου τούτου εἰς τὴν καθ' ἡμᾶς μουσικὴν ὑπὸ τοῦ μουσικοῦ Ὑείναχ ἐγένετο πιστῶς καὶ ἐπιτυχῶς; Ὁ μουσικὸς χρόνος ἀπετυπώθη καλῶς διὰ τῶν σημερινῶν μουσικῶν σημείων, ἀφοῦ τὰ παρὰ τοῖς ἀρχαίοις σημεῖα τοῦ μουσικοῦ χρόνου δὲν εἶναι γνωστὰ εἰ μὴ μόνον ὡς ἐκ του ποιητικοῦ μέτρου; Τοιοῦτον ἦτο τὸ ὕφος (stile) τῆς ἀρχαίας μελωδίας καὶ δύναται ὁ ὕμνος

ούτος νὰ δώση ἰδέαν τινὰ τῆς ἀρχαίας μουσικῆς; Ὁ μουσικὸς Νικὸλ ἔπραξε καλῶς,συμπληρώσας τὰ κενὰ τῆς μελωδίας τοῦ ἀρχαίου ὕμνου διὰ τῆς ἐμπνεύσεως τῆς ἰδίας αὐτοῦ φαντασίας καὶ τὸ προσώδημα τοῦ κλειδοκυμδάλου, ὅπερ ἔθεσεν, ἀρμόζει πρὸς τὴν ὅλην ὑφὴν τῆς ἀρχαίας

ταύτης μελωδίας ;;

Αὐται είναι βεβαίως αἱ ἀπορίαι, αἱ γεννηθεῖσαι ἐν τῆ διανοία παντὸς φιλοπάτριδος καὶ συνετοῦ πολίτου τῆς νεωτέρας 'Ελλάδος . . .'Αλλά πρὶν ἡ ἀπαντήσωμεν ἔηρῶς ἐπὶ τῶν ἀνωτέρω ἐρωτήσεων, ἀς ῥίψωμεν ε̂ν βλέμμα ἐπὶ τῶν ἀρχαίων συγγραφέων, τῶν θησαυρῶν τούτων τῆς ὑφηλίου, διὰ νὰ ἴδωμεν πῶς ἐλατρεύετο ὁ Πύθιος 'Απόλλων, ποῖος ὁ ὕμνος του, ποία ἡ μουσική του, καὶ πῶς ἡθελεν ὁ θεὸς οὐτος ψαλλόμενον τὸν ὕμνον του, διὰ νὰ τείνη τὸ οὖς πρὸς τὰς ἰκέτιδας φωνὰς τῶν ἀνθρώπων τοῦ παρελθόντος.!! 'Ανερευνῶντες δὲ τὰ χωρία τῶν ἀρχαίων συγγραφέων, θέλομεν ἑὕρει τὴν λύσιν ἀπασῶν τῶν ἀνωτέρω ἀποριῶν μας, μετὰ σαφηνείας καὶ πληρέστατα ἀνταποκρινομένην πρὸς τὴν πάλλουσαν ἐξ ἐθνικῆς ὑπερηφανείας καρδίαν τῶν νεωτέρων 'Ελλήνων.



Διαλεκτικώτατος ἐστίν ὁ Φοῖδος, ὁ θεὸς οὖτος τῆς ἀρχαιότητος, καὶ ἀγαπᾳ νὰ δίδη ἀπαντήσεις εἰς τὰ ἐρωτήματα τῶν διαπυνθανομένων «εἰ νικήσουσι, εἰ συμφέρει πλείν, εἰ γεωργείν, εἰ ἀποδημείν κλπ.» "Οτι δὲ διαλεκτικώτατος ὁ θεὸς οἱ πολλοὶ τῶν χρησιμῶν του δηλοῦσι.« Ἐκφέρων γὰρ χρησμοὺς ἀμφιδόλους ὁ θεὸς αὐξει καὶ συνίστησι διαλεκτικήν, ως άναγκαίαν τοῖς μέλλουσιν ὀρθως αὐτοῦ συνήσειν¹).» Έν δὲ τῷ διαλεκτικῷ μεγίστην έχει σημασίαν κατὰ τὴν τῶν ἀρχαίων θεωρίαν τὸ συνημμένου, ἤτοι τὸ κρίνειν λογικῶς ἐκ τοῦ συνδυασμοῦ τῶν πραγμάτων, ὅτε πολλάκις ὁ ὀρθῶς κρίνων καὶ μάντις καθίσταται, διὸ καὶ εἰς τὸν θεὸν τοῦτον ἡ μαντεία ἀνήκει, ὅστις οἶδε καὶ προλέγει κατὰ τὸν ὑμηρον,

Τά τε δντα, τά τ' ἐσσόμενα πρὸς τ' ἐόντα,
Διότι μαντική τέχνη ἐστὶ περὶ τοῦ μέλλοντος ἐκ τῶν παρόντων καὶ παρωχημένων κρίνειν καί, « Ἐπειδὴ πάντα τοῖς
γεγονόσι τὰ γιγνόμενα τά τε γενησόμενα τοῖς γιγνομένοις ἔπεται καὶ συνήρτηται κατὰ διέξοδον ἀπ' ἀρχῆς εἰς
τέλος περαίνουσαν, ὁ τὰς αἰτίας εἰς ταὐτὸ συνδεῖν τε
πρὸς ἄλληλα καὶ συμπλέκειν φυσικῶς ἐπιστάμενος οἶδε
καὶ προλέγειν,

τά τε όντα, τά τ' εσσόμενα πρός τ' εόντα,» ο ούτος δὲ είναι ὁ θεὸς Φοϊδος 'Απόλλων, ὁ ἀργυρότοξος.

«Εὶ δὴ μουσικῆ τε ἥδεται καὶ κύκνων φωναῖς καὶ κὶθάρας ψόφοις, τί θαυμαστόν ἐστί διαλεκτικῆς φιλία τοῦτο ἀσπάζεσθαι τοῦ λόγου τὸ μέρος καὶ ἀγαπᾶν;»

Ούτως όμιλεῖ ὁ θεῖος Πλούταρχος περὶ τοῦ θεοῦ ᾿Απόλλωνος. Ποῖον λοιπὸν ὕφος, ποία μουσικὴ ἀρμόζει εἰς τὸν θεὸν τῆς Διαλεκτικῆς καὶ τῆς Μαντείας; Εἰς αὐτόν, ὅστις Φοῖβος καλεῖται, διότι εἶναι ἄμωμος καὶ άγνός, ἐκπέμπων θείαν λάμψιν, εἰς αὐτόν, ὅντα τῆς γεννέσεως καὶ τῆς ζωῆς θεόν, ὅστις ὀνομάζεται Φοῖβος, κατ᾽ ἀντίθεσιν πρὸς τὸν Πλούτωνα, τὸν θεὸν τῆς φθορᾶς καὶ τοῦ

<sup>1)</sup> Πλουτάρχου ήθικά.

θανάτου, Σκότιον ἐπονομαζόμενον; εἰς αὐτόν, ὅστις ὀνομόζεται Δήλιος, ἐνῷ ὁ Πλούτων καλεῖται ἀιδωνεύς, καὶ παρὰ τὸν ὁποῖον αἱ Μοῦσαι ὀρχοῦνται καὶ ἡ Μνημοσύνη ἀναπαύεται, ἐνῷ παρὰ τὸν Πλούτωνα ὑπάρχει μόνον ἡ Δήθη,καὶ ἡ Σιωπή;!!!

Ή μουσική τοῦ Φοίβου, τοῦ συνετοῦ καὶ λάμποντος τούτου θεοῦ, πρέπει νὰ είναι αὐστηρὰ καὶ μεμετρημένη όσον καὶ ἰλαρά, . . . Δικαίως άρα είπεν καὶ ὁ Εὐριπίδης.

Λοιβαί νεκύων φθιμένων 'Αοιδαί, ας ο χρυσοκόμας 'Απόλλων οὐκ ἐνδέχεται.

"Αλλος δέ τις ποιητής όμιλεῖ περὶ 'Απόλλωνος λέγων, Μάλα τοι παιγμοσύνας φιλεῖ μολπάς τε 'Απόλλων Κήδεά τε, στοναχάς τε 'Αίδας έλαχε.

'Ο δὲ μέγας Σοφοκλῆς προχωρεῖ καὶ περσιτέρω, ἀποφαινόμενος εἰς τίνα τῶν ἀνωτέρω δύω θεῶν, 'Απόλλωνα καὶ Πλούτωνα ἀνήκει ἔκαστον μουσικὸν ὄργανον.

Οὐ νάβλα κωκυτοῖοιν, οὐ λύρα φίλα,

Ότι δηλαδή ή κιθάρα καὶ ή λύρα δὲν ἦσαν κατάλληλα ὄργανα εἰς τὸ πένθος καὶ τοὺς ὁδυρμοὺς, διότι τὰ δύω ταῦτα ὄργανα ἀνῆκον εἰς τὸν Φοῖδον, ἐνῷ εἰς τὸν Πλούτωνα;...εἰς τὸν Πλούτωνα ἀνῆκεν ὁ αὐλός, ὅστις ἀπὸ τῶν πρώτων χρόνων« εἴλκετο πρὸς τὰ πένθη».

Ποία λοιπὸν μουσική άρμόζει εἰς τόν ᾿Απόλλωνα; Ὁποῖον καὶ πάλιν ἐρωτῶμεν, τὸ ὕφος τοῦ ὕμνου; ᾿Αποραίνεται ὁ φιλόσοφος Σεραπίων διὰ τῆς ὑψιπετοῦς γραφίδος τοῦ θείου Πλουτάρχου.

«Νοσοῦμεν γὰρ καὶ τὰ ὧτα καὶ τὰ ὅμματα, συνειθισμένοι διὰ τρυρὴν καὶ μαλακίαν τὰ ἡδίω καλὰ νομίζειν καὶ ἀποφαίνεσθαι τάχα δή μεμψόμεθα τὴν Πυθίαν, ὅτι Γλαύκης οὐ φθέγγεται τῆς κιθαρωδοῦ λιγυρώτερον, οὐδὲ ἀλουργῖδας ἀμπεχομένη κάτειοιν εἰς τὸ ἄδυτον, οὐδὲ ἐπιθυμιᾳ κασσίαν, ἡ λήδανον, ἡ λιδανωτόν, ἀλλὰ δάφνην καὶ κρίθινον ἄλευρον; Οὐχ ὁρᾳς ὅσην χάριν ἔχει τὰ Σαπφικὰ μέλη, κηλοῦντα καὶ καταθέλγοντα τοὺς ἀκροωμένους; Σίδυλλα δὲ μαινομένω στόματι, καθ΄ Ἡράκλειτον, ἀγέλαστα καὶ ἀκαλλώπιστα καὶ ἀμύριστα φθεγγομένη χιλίων ἐτῶν ἐξικνεῖται τῆ φωνᾳ διὰ τὸν θεόν. Ὁ δὲ Πίνδαρος ἀκοῦσαι φησὶ τοῦ θεοῦ τὸν Κάδμον οὐ μουσικὰν ὀρθάν, οὐχ ἡδεῖαν, οὐδὲ τρυφεράν, οὐδὲ ἐπικεκλασμένην τοῖς μέλεσι, ἡδονὴν γὰρ οὐ προσίεται τό ἀπαθὲς καὶ ἀγνόν.»

Ήτοι ή Πυθία δὲν ἄδει ὡς ἡ τρυφερὰ κιθαρωδός Γλαύκη, ἤτις χριομένη μὲ μύρα θέλγει διὰ τοῦ ἄσματός της. Ἡ μουσικὴ τοῦ ᾿Απόλλωνος δὲν εἶναι ἡδεῖα, ὅπως τὰ Σαπφικὰ μέλη, καὶ ὁ ΙΙίνδαρος ἀναφέρει, ὅτι ἡ μουσικὴ τοῦ θεοῦ τούτου δὲν ἤρεσεν εἰς τὸν Κάδμον, διότι δὲν ἤτο ἡδεῖα οὐδὲ τρυφερά, οὐδὲ ἐπιπεπλασμένη τοῖς μέλεσι... δὲν εἶχε δηλαδὴ πολλὴν modulation, ὅπως λέγουσιν οἱ νεώτεροι μουσικοί,καὶ τοῦτο διότι ἦτο θεία μουσική,ἀπαθὴς καὶ ἀγνή, ἤτις δὲν φέρει ἡδονήν, ἐν ἄλλαις λέξεσι ἤτο μουσικὴ θρησκευτικὴ καὶ αὐστηρά, ἀνήκουσα εἰς τὸ stile rigoroso, ὅπως λέγουσι σήμερον οἱ Ἰταλοί, . . . . . ἐπομένως ἡ μουσικὴ τοῦ ᾿Απόλλωνος, γραφομένη πάντοτε ὑπὸ τοιαύτας συνθήκας, δὲν δύναται νὰ παράσχη ἡμῖν

ίδέαν τῆς μεγάλης τῆς ἀρχαιότητος Μουσικῆς, ἥτις, ὡς ἀνωτέρω εἴρηται, ἦτο τόσον ποικίλη. Ἐξ ἐνὸς ὕμνου ἄρα οὐδὲν ἐννοοῦμεν περὶ τῆς ἀρχαίας μουσικῆς, ἤτις εἶχε τόσην ποικιλίαν, ὡς δραματική, κωμαστική, ναυτικὴ κλπ.

Νομίζομεν, ότι, ἀνατρέξαντες διὰ τῶν μικρῶν ἡμῶν δυνάμεων πρὸς τὴν ὑψιπετῆ ἀρχαιότητα, ἀπεκρίθημεν εἴς τινας τῶν ἀνωτέρω ἐρωτήσεων καὶ ἰδίως, ἀν δύναται νὰ δώση ἰδέαν τινὰ τοῦ ὕφους τῆς ἀρχαίας μουσικῆς ὁ ὕμνος οὖτος ὡς καὶ ὑπὸ τίνων ὀργάνων συνωδεύετο, τῆς λύρας δηλαδὴ καὶ κιθάρας. Ἡδη ἀς προσπαθήσωμεν ν' ἀποκριθῶμεν εἰς μίαν ἐκάστην τῶν λοιπῶν ἐρωτήσεων, προτάσσοντες ποίαν ἐντύπωσιν παράγει εἰς τὴν αἴσθησιν τοῦ ἀκροατοῦ ὁ ὕμνος οὖτος ψαλλόμενος.

Τὸ ὕφος τοῦ ὕμνου ὁμοιάζει πολὺ μὲ τὸ ἀπαγγελτική καὶ μὴ ἐρχομα (chant declamatoir), ὅπερ καθιέρωσεν ὁ Γερμανὸς Βάγνερ διὰ τοῦ νέου συστήματός του εἰς τὰ μελοδράματα αὐτοῦ, καὶ ὅπερ κατ' ἀρχὰς διήρεσεν ὁλόκληρον τὴν Γερμανίαν εἰς δύω ἀντίθετα μέρη,ὧν τὸ μὲν ἐνόμιζε τὸν Βάγνερ παράφρονα, τὸν δὲ μεγαλοφυᾶ. Ἡ μουσικὴ αὕτη τοῦ δαιμονίου Βάγνερ εἶναι γνωστόν, ὅτι διὰ τὰ δυσνόητον καὶ ἀκατάληπτον ἀνομάσθη «Μουσικὴ τοῦ μέλλοντος,» ἔχει δὲ ὡς βάσιν τὸν τόνον τῆς ἀπαγγελίας καὶ εἶναι ἡ φιλοσοφία, οὕτως εἰπεῖν, τῆς μουσικῆς. ᾿Αλλ' εἴπομεν ἐν ἀρχῆ, ὅτι ὁ Φοῖδος εἶναι διαλεκτικός, ἑπομένως τοιαύτη ἔδει νὰ ἦναι καὶ ἡ μουσική του, ἀπαγγελτική καὶ μὴ ἐρχομένη εἰς τὸ ἡδὺ τῆς μελωδίας, ἀλλ' εἰς τὸ αὐστηρόν, μεγαλοπρεπὲς καὶ ἀπαγγελτικόν. Ἐν τοιαύτη δὲ περιπτώσει πάνυ δικαίως ὁ σημερινὸς Ἑλλην ἡθε-

λε σκεφθη, ἐν τῷ ἐγωισμῷ τῆς ἐθνικότητός του, καὶ ἐὰν δὲν ἡναι ξενολάτρης, ὅπως δυστυχῶς ὡς ἐπὶ τὸ πολὰ συνειθίζει, ὅτι ἡ μουσικὴ τοῦ μέλλοντος εἶναι μουσικὴ τοῦ παρελθόντος, καὶ ὅτι οἱ σημερινοὶ Γερμανοί, τῶν ὁποίων οἱ πρόγονοι ἦσαν ἐνδεδυμένοι μὲ δέρματα τίγρεων καὶ λεόντων, εἰς ἐποχὴν καθ' ἡν ἡ Ἑλλὰς ἔστιλδεν, ὡς ἀδαμάντινον ἄστρον ἐκ τοῦ μεγάλου αὐτῆς πολιτισμοῦ, οἱ σημερινοί, λέγομεν, Γερμανοί, ἐκπολιτισθέντες ἐν ταῖς ἀγκάλαις τῆς Εὐρώπης καὶ ἔχοντες ὑπογραμμὸν ἐν τῷ βίῳ των τὸν πολιτισμὸν τῶν ἡμετέρων προγόνων, δὲν ἠδύναντο ἡ νὰ φθάσωσι καὶ μέχρι τῆς μουσικῆς ἐκείνων.



'Απαντῶμεν νῦν εἰς τὰς λοιπὰς ἐρωτήσεις. Καὶ πρῶτον ἡ μεταφορὰ τοῦ ὕμνου τοῦ 'Απόλλωνος εἰς τὴν καθ'
ἡμᾶς μουσικὴν ἐγένετο τελείως καὶ ἐπιτυχῶς ὑπὸ τοῦ μουσικοῦ καὶ ἀρχαιολόγου κ. 'Ρέϊναχ, καὶ ὁ χρόνος τῆς μουσικῆς ταύτης ἀπετυπώθη ὑπὸ τούτου ὀρθῶς;

Βεβαίως ὁ κ. 'Ρέϊναχ πολὺ ἐπλησίασεν εἰς τὸ ν' ἀποτυπώση τὴν ἀρχαίαν μελωδίαν διὰ τῶν σημερινῶν μουσικῶν σημείων, διότι ἡ ἐργασία αὕτη δὲν εἶναι καὶ τόσον δύσκολος ὅσον ὑποτίθεται, καθ' ὅσον πολὺ βοηθεῖ ἡ μέθοδος τοῦ 'Αλυπίου' ὅσον ἀφορᾳ ὅμως τὸν μουσικὸν χρόνον τοῦ ὕμνου τούτου καὶ τὴν διὰ τῶν σημερινῶν σημείων ἀποτύπωσιν αὐτοῦ βεβαίως ὁ μουσικὸς οὖτος ἀρχαιολόγος θὰ ἐδυσκολεύθη, καίπερ ὑπὸ τοῦ μέτρου τῆς ποιήσεως ὁδηγηθείς, θὰ ἐνεπνεύσθη δὲ μᾶλλον ὑπὸ τοῦ μουσικὸῦ αὐτοῦ ταλάντου, ὅπερ κέκτηται ὡς βαθὺς μουσικὸς

καὶ ὑπὸ τῆς λεπτότητος τῆς μουσικῆς του αἰσθήσεως εἰς ἀποτύπωσιν τοῦ μουσικοῦ χρόνου τοῦ ὕμνου τούτου ἢ ὑπὸ βεβαίων καὶ θετικῶν βάσεων. ᾿Απόδειξις τούτου εἶναι, ὅτι ὁ διατυπούμενος χρόνος ὑπ᾽ αὐτοῦ διὰ τῶν σημερινῶν μουσικῶν σημείων τῶν πέντε ὀγδόων ἀσυνήθης ἐστὶ εἰς τὴν σημερινὴν μουσικὴν,ἄμα δὲ καὶ βεβιασμένος. ᾿Αλλ᾽ εἴπομεν, ὅτι ἡ μουσικὴ τοῦ θεοῦ ᾿Απόλλωνος εἶναι ἀπαγγελτική, ἑπομένως εἰς τὴν ἐκτέλεσιν τοῦ χρόνου τούτου ὀδηγεῖ μᾶλλον τὸ μουσικὸν αἴσθημα τοῦ ἄδοντος (tempo ad libitum) ἡ ἡ ἀποτύπωσις αὐτοῦ διὰ μουσικῶν σημείων.

'Ως πρὸς τὴν ἑτέραν ἀπορίαν, ἀν ὁ ὕμνος οὖτος δύναται νὰ δώση ἰδέαν τινὰ τῆς ἀρχαίας μελῳδίας καὶ μουσικῆς ἀποφαινόμεθα, ὅτι μόνον τοῦ ὕμνου τοῦ ᾿Απόλλωνος δίδει ὰμυδράν τινα ἰδέαν, οὐχὶ δὲ τῆς μεγάλης τῶν ἀρχαίων μουσικῆς, τὸ μὲν, διότι, ὡς ἀνωτέρω εἴρηται, αὕτη ἦτο πολὺ ποικίλη, τὸ δὲ διότι, ὡς ἀνωτέρω πάλιν ἐξεθέσαμεν, ὁ ὕμνος τοῦ ᾿Απόλλωνος εἴχεν ἴδιον ὕφος αὐστηρᾶς καὶ ἀπαγγελτικῆς μουσικῆς, διαφέρων μάλιστα καὶ κατὰ πολλὰ τῶν ὕμνων τῶν ἄλλων τῆς ἀρχαιότητος θεῶν.

'Ως πρὸς τὰ μουσικά ὅργανα.

Ἡ κιθάρα καὶ ἡ λύρα ἦσαν τὰ συνοδεύοντα ὁργανα τὸν ἀπαγγελλόμενον ἡ ἀδόμενον ὕμνον τοῦ ᾿Απόλλωνος: ᾿Αλλὰ πῶς ἐγίνετο ἡ συνοδεία καὶ τὸ προσώδημα τῶν ὀργάνων τούτων; Ἡ ἀπορία αὕτη σχετίζεται ἀφ ενὸς μὲν μὲ τὸ ίδι-άζον ὕφος τῆς μουσικῆς τοῦ ᾿Απόλλωνος, ἀφ ετέρου δὲ μὲ τὸ τελευταῖον ἐρώτημα ἀν ὁ μουσικὸς Νικὸλ ἔπραξε καλῶς, τολμήσας νὰ συμπληρώση τὰ κενὰ τῆς μελωδίας τοῦ

ύμνου τούτου διὰ τῆς ίδίας αὐτοῦ ἐμπνεύσεως καὶ κατὰ πόσον ἐπέτυχε ὁ μουσικὸς οὖτος θέσας, κάτωθι τῆς μελωδίας τοῦ ἀρχαίου ὕμνου καὶ προσώδημα κλειδοκυμδάλου!!!

'Αλλ' ὅπως ἀπαντήσωμεν τελείως εἰς τὴν τελευταίαν ταύτην ἐρώτησιν, τὴν καὶ μᾶλλον ήδη ἀπασχολοῦσαν καὶ ἐνδιαφέρουσαν τὸ 'Ελληνικὸν κοινὸν καὶ ἴσως ἄπασαν τὴν Εὐρώπην, ὰς ἀναμνησθῶμεν καὶ πάλιν τοῦ θείου Πλουτάρχου, ὅστις ὁμιλεῖ περὶ τοῦ ὕφους τοῦ ὕμνου τοῦ 'Απόλλωνος, ἀντιπαραβάλλων τὸν ὕμνον τοῦτον πρὸς τὸν τοῦ θεοῦ Διονύσου.

Ό συγγραφεὺς οὖτος διηγεῖται, ὅτι εἰς μὲν τὸν Διόνυσον, τὸν ὀρσιγύναικα 1) τοῦτον θεὸν ἄδουσιν οἱ ἱκέται του, «διθυραμβικὰ μέλη παθῶν μεστὰ καὶ μετα-βολῆς, πλάνην τινὰ καὶ διαφόρησιν ἐχούσης μιξοβόαν γὰρ Λἰσχύλος φησί, πρέπει διθύραμβον ὀμαρτεῖν σύγκοινον τῷ Διονύσῳ τῷ δὲ ᾿Απόλλωνι παιᾶνα, τεταγμένην καὶ σώφρονα Μοῦσαν: ἀγήρω τε τοῦτον (τὸν ᾿Απόλλωνα) ἀεὶ καὶ νέον, ἐκεῖνον δὲ (τὸν Διόνυσον) πολυειδῆ καὶ πολύμορφον ἐν γραφαῖς καὶ πλάσμασι δημιουργοῦσι.»

Εἰς τὸν Διόνυσον δηλαδή ἄδουσι διθυραμδικὰ μέλη καὶ μουσικὴν μεστὴν πάθους καὶ μεταβολῆς, (μετατροπῆς τῶν τόνων —modulation), ἤτις περιέχει πλάνην περὶ τοὺς τόνους, ἤτοι, ὅπως ἤθελέ τις εἰπεῖ τῶν σημερινῶν μουσικῶν, διαφορὰν τῶν τόνων τοῦ ἄσματος πρὸς τὴν ἀρχικὴν αὐτοῦ διαπασῶν (tonica) καὶ ἐνθουσιασμόν ἐν,ἄλλαις

<sup>1)</sup> Ένθουσιάζοντα τὰς γυναϊκας.

λέξεσιν ή μουσική τοῦ Διονύσου περιέχει χλιδήν καὶ πολυτέλειαν, ἐνῷ παρὰ τὸν ᾿Απόλλωνα εἶνσι τεταγμένος ὁ παιὰν καὶ ἡ σώφρων Μοῦσα, ἤτοι ἀνήκει εἰς αὐτὸν τὸ

αὐστηρὸν ὕφος τῆς μουσικῆς.

'Αλλ' ἐν ῷ ὁ θεὸς 'Απόλλων εἶχε αὐστηρὰν καὶ σώφρονα μουσικήν δέν έφθόνει τούς θνητούς, χρωμένους πολυτελοῦς μουσικῆς, ἀλλὰ «ἐπήγετο, μᾶλλον ἐγείρων τάς ποιητικάς φύσεις καὶ ἀσπαζόμενος, αὐτός τε φαντασίας ένεδίδου καὶ συνεξώρμα τὸ σοβαρὸν καὶ λόγιον ώς άρμόττον καὶ θαυμαζόμενον.» 1) 'Αλλ' ὅπως (διηγεῖται καὶ πάλιν ὁ Πλούταρχος) δὲν δύνασαι νὰ κινήσης τὸν κύλινδρον σφαιρικῶς, ή νὰ ήχήσης τὴν λύραν αὐλητικῶς καὶ τὴν σάλπιγγα κιθαριστικῶς, οὕτω δὲν δύνασαι νὰ κινήσης καὶ τὸν ἄμουσον μουσικῶς, ήτοι καὶ ό θεός 'Απόλλων άδυνατεῖ ἀπέναντι τῶν φύσει ἀμούσων. Ο δ' Εὐριπίδης εἰπών, ὅτι ὁ ἔρως διδάσκει τὸν ποιητὴν καὶ αν άμουσος ήτο πρίν, ήννόησεν «ότι ποιητικήν καὶ μουσικήν έρως δύναμιν ούκ έντίθησιν, ένυπάρχουσαν δὲ κινεί και άναθερμαίνει λανθάνουσαν και άργουσαν» 2). Έστωσαν πάντα ταῦτα πρὸς γνῶσιν ἐκείνων, οἴτινες διὰ της βίας θέλουσι νὰ γείνωσι καὶ νὰ παρίστανται ἀπέναντι τοῦ κοινοῦ μουσικοί καὶ ποιηταί, χωρίς νὰ έχωοιν ίδιοφυίαν τινά, διότι πρό τῶν πεζῶν τούτων φύσεων ούδε ή δύναμις του 'Απόλλωνος καὶ τοῦ έρωτος ἰσχύει,

<sup>1)</sup> Πλουτάρχου ήθικά.

<sup>2)</sup> Πλουτάρχου ήθικά.

όπως καταστήση ταύτας ποιητικάς καὶ ἐπιτηδείας πρὸς τὴν λατρείαν τῶν Μουσῶν.

Καὶ παρακατιὸν διηγεῖται πάλιν ὁ θεῖος Πλούταρχος περὶ τῶν ἀφμονικῶν φωνῶν, ὅτι ἐνῷ, «λόγος ἐστὶ τῆς μὲν διὰ τεοσάρων ἐπίτριτος τῆς δὲ διὰ πέντε ἡμιόλιος διαλάσιος δὲ τῆς διὰ πασῶν τῆς δὲ διὰ πασῶν καὶ διὰ πέντε τριπλάσιος τῆς δὲ δὶς διὰ πασῶν, τετραπλάσιος κλπ.» καὶ ὅτι «οὐχὶ πολλῶν μαλλον δὲ ἀπείρων διαστημάτων ὄντων, τὰ μελώδούμενα πέντε μόνον εἰσί δίεσις καὶ ἡμιτόνιον καὶ τόνος καὶ τριημιτόνιον καὶ δίτονον, ἄλλο δὲ οὐδέν, οὐτε μικρότερον, οὐτε μεῖζον ἐν φωνῆ χωρίον ὀξύτητι καὶ βαρύτητι περατούμενον μελωδητὸν ἐστί».

Τοιούτους περιορισμούς είχεν ὁ ὕμνος τοῦ ᾿Απόλλω-

νος ἐν τῆ συνθέσει αὐτοῦ.

'Ως πρὸς δὲ τὴν συνοδεύουσαν τὸν ὕμνον λύραν ἢ φόρμιγγα πάντες οἱ ἀρχαῖοι συγγραφεῖς ἀποφαίνονται ὁμοφώνως, ὅτι αὕτη κατὰ τὴν ἀπαγγελίαν ἢ μολπὴν τοῦ ὕμνου μόνον ὑποκρούσεις τινὰς ἐποίει καὶ οὐχὶ ὁλόκληρον προσώδημα (accompagnement), οὐδὲ συνώδευε τὴν μελωδίαν τοῦ ὕμνου, οὕτε ἤχει τὴν αὐτὴν ἀδομένην μελωδίαν, ἀλλ' ὑπέκρουε μόνον καὶ ἰδίως κατὰ τὰς παύσεις τοῦ ἀδομένου ἄσματος. Διαλεκτικὸς γὰρ ὁ θεὸς καὶ οὐχ ἤρμοζεν αὐτῷ ἡ μελωδία καὶ ἡ χλιδὴ (πολυτέλεια) τῆς μουσικῆς.

Έρωτωμεν ήδη τὸν κύριον Νικόλ, ἐγνώριζε πάσας τὰς ἀνωτέρω συνθήκας ὡς πρὸς τὸ ὕφος τοῦ ὕμνου τοῦ ᾿Απόλ-λωνος, ὅτε ἱεροσύλως ἐπεχείρει νὰ συμπληρώση τὸν ὕμνον τοῦτον καὶ νὰ θέση προσώδημα κλειδοκυμδάλου κάτωθεν

αὐτοῦ; (sic): ἤτοι ὅτε ἐπεχείρει νὰ ἐνδύση τὸ σεμνὸν ἄγαλμα τῆς ἀρχαιότητος μὲ τὴν κακόσχημον στολὴν τοῦ δεκάτου ἐνάτου αἰῶνος ἀντὶ τῆς ἀρχαίας χλαμύδος; : . . .

Οὶ ᾿Ακαδημαϊκοὶ Γάλλοι ἐτόλμησαν νὰ συμπληρώσωσι καὶ τὴν ποίησιν τοῦ ὕμνου τοῦ ᾿Απόλλωνος. Κατὰ πόσον ἐπέτυχον εἰς τὴν συμπλήρωσιν ταύτην ἀπέχομεν νὰ ἀποφανθῶμεν, διότι τοῦτο εἶναι ἔργον τῶν φιλολόγων τῆς χώρας μας. Ἡμεῖς θὰ ἐπιμείνωμεν, ἐπικρίνοντες τὴν συμπλήρωσιν καὶ τὴν μουσικὴν ἐργασίαν τοῦ κ. Νικόλ, διότι εἰς τὰ ὧτα τῶν σημερινῶν Ἑλλήνων ὁ ὕμνος μᾶλλον ὡς μουσικὴ ἡ ὡς ποίησις ἡκούσθη.

Έαν ήναι άληθής ή θεωρία της καλλολογικής φιλοοοφίας, ότι ή Καλλιτεχνία είναι μία έν τῷ κόσμῳ, ἡ δὲ ποίησις, μουσική, ζωγραφική, γλυπτική καὶ λοιπά είδη εἰοὶ τὰ μέσα, δι' ὧν ἀποτυποῖ καὶ ἐκφράζεται ἡ ἀνθρωπότης τὰ καλλιτεχνικὰ αὐτῆς αἰοθήματα, ήτοι ή καλλιτεχνία είναι ὁ οὐρανὸς καὶ τὰ διάφορα αὐτῆς είδη οἱ ἀστέρες αὐτοῦ, ἐάν, λέγωμεν, εἶναι ἀληθὴς ἡ θεωρία αὕτη τῆς καλολογικής ἐπιστήμης, τότε ὁ σημερινὸς μουσικὸς ἐκεῖνος, ὅστις ἐπιχειρεῖ νὰ συμπληρώση ἀρχαῖον ὕμνον, ὀφείλει πρό παντός ν' άνατρέξη, ως ύψιπετής άετός, πρός τὸ μεγαλεῖον τῆς ἀρχαιότητος καί, οπουδάζων τὴν ποίησιν, την έξαρσιν καὶ τὸ ὕφος τῶν ἀρχαίων συγγραφέων καὶ ποιητών, ἐν τῆ ἐκστάσει τῆς ψυχῆς του νὰ λάδη τὸν κάλαμον καί νὰ ἐκχύση τὴν ἐμπνευσθεῖσαν καὶ ἐκχειλί-.σασαν φαντασίαν του έκ τοῦ μεγαλείου τῆς ἀρχαιότητος είς τόνους μουσικούς άρχαίζοντας καὶ μεγαλοπρεπεῖς. Ούτως εἰργάσθη ὁ μέγας μουσικὸς Γερμανὸς Gluck ὅτε

έγραψε τὸ θαυμαστὸν αὐτοῦ μελόδραμα Ἰφιγένεια έν Ταυρίδι, οὕτως εἰργάοθησαν πάντες οἱ μεγάλοι μουσικοὶ τῆς Έσπερίας, ὅσοι ἔγραψαν ἀρχαίζουσαν μουσικήν, ούτως ὀφείλει νὰ ἐργασθη ὁ μουσικὸς ἐκεῖνος, ὅστις θὰ έπιχειρήση νὰ συμπληρώση τὸν μέγαν ὕμνον τοῦ ᾿Απόλλωνος. Άλλα το είδος τοῦτο τῆς μουσικῆς ἐργασίας άνήκει είς μεγαλοφυᾶ καλλιτέχνην καὶ οὐχὶ είς κοινὸν μουσικόν, όποῖος είναι καὶ ὁ κ. Νικόλ. Πᾶν ὅ,τι ἔγραψεν ό μουσικός ούτος έπὶ τοῦ ύμνου τούτου ποιεῖ ἐν ἡμῖν αίσθησιν τοῦ σημερινοῦ συνήθους υφους καὶ πόρρω ἀπέ\_ χει τῆς ἐξάρσεως ἀρχαϊζούσης μουσικῆς, τὸ δὲ ἠσκημένον τοῦ μουσικοῦ ἀκροατοῦ οὖς ἀποχωρίζει ὡς διυλιστήριον τούς τόνους καὶ τὰς ἐμπνεύσεις τοῦ κ. Νικὸλ ἀπὸ τούς θείους τόνους τῆς ἀρχαίας μουσικῆς. Ἐν τοιαύτη έπομένως περιπτώσει θὰ ἦτο προτιμώτερον ὁ μεγαλοπρεπης ύμνος τοῦ ᾿Απόλλωνος νὰ μένη γεγλυμμένος καὶ ήμιτελής ἐπὶ τῆς ψυχρᾶς τῆς ἀρχαιότητος πλακός καὶ τεθαμμένος έντὸς τοῦ λαξευτοῦ τῆς ἀρχαιότητος σαρκοφάγου, ώς μεγαλοπρεπής νέκυς άρχαίου ήρωος, ή νὰ λάδη όστα καὶ σάρκα ὑπὸ τὴν ταπεινὴν τήβενον τῆς νῦν πεπολιτισμένης άνθρωπότητος. Φοβούμεθα όντως την όργην τού Έκηβόλου θέου, μήπως καταβή καὶ πάλιν ἀπὸ τῶν ὑψηλῶν κορυφῶν τοῦ πολυδειράδος 'Ολύμπου, ὑπλισμένος με τὸ τόξον καὶ τὴν ἀμφιρεφῆ φαρέτραν, ἵνα τοξεύση τοὺς ἀσεβήσαντας ἐπὶ τοῦ παιᾶνός του, ὅπως τὸ πάλαι κατέδη διὰ νὰ τιμωρήση τοὺς Άτρείδας καὶ. τούς λαούς αὐτῶν διὰ τὴν πρὸς τὸν ἱερέα του ἀσέβειαν, οπόταν κατά τὸν "Ομηρον,

"Εκλαγξαν δ' ἄρ, οϊστοί ἐπ' ὅμων χωομένοιο αὐτοῦ κινηθέντος, ὁ δ' ἤις νυκτὶ ἐεικώς ἔζετ' ἔπειτ' ἀπάνευθε νεῶν μετὰ δ' ἰὸν ἔπκε, Δεινή δὲ κλαγγή γένετ' ἀργυρέοιο βιοῖο!

Τὸ δὲ πρῶτον ἀργυροῦν βέλος βεβαίως θὰ ῥίψη κατὰ τοῦ κ. Νικόλ.

Διατί τάχα δὲν ἐστέλετο ὁ ὕμνος οὖτος εἰς μέγαν τινὰ εὐρωπαῖον μουσικόν, ὅπως ἐπεξεργασθῆ καὶ συμπληρώση αὐτόν; Ἦ μήπως ὁ κ. Νικὸλ, θηρεύει δόξαν καὶ φήμην ὡς μουσικός, ποιούμενος ἐπὶ τοῦ ὕμνου τούτου χυδαίαν ἐργασίαν; ᾿Αλλὰ τότε καὶ ὁ στηρίζων τυχαῖος σημερινὸς τεχνίτης διὰ γυψίνου βάθρου ὡραῖον τῆς ἀρχαιότητος ἄγαλμα θὰ ἔχη τὴν ἀξίωσιν νὰ γραφῆ τὸ ὄνομά του παρὰ τὸ ὄνομα τοῦ μεγάλου Πραξιτέλους;!!

"Ω σημερινή ἀνθρωπότης! εἰς ποίαν πολυπραγμοσύνην ἔφθασες !! Ποῦ ἡ ἀρχαία σεμνότης καὶ τὸ ἀνδρικὸν φρόνημα;!

Περαίνοντες τὰς σκέψεις μας μὲ τὸ λυπηρὸν συμπέρασμα, ὅτι ὁ ὕμνος τοῦ ᾿Απόλλωνος, ὑφ' ἃς συνθήκας παρουσιάσθη ἡμῖν δὲν εἶναι ὁ ἀληθής καὶ γνήσιος ὕμνος τοῦ θεοῦ τούτου, στρέφομεν ἤδη τὸν νοῦν πρὸς τὴν ἀγωγὴν καὶ τὴν ψυχικὴν δίαιταν τοῦ σημερινοῦ Ἑλληνισμοῦ.

Φεῦ! Πόσον ὑστεροῦμεν τῶν ἡμετέρων προγόνων!! Προσπαθοῦμεν νὰ μιμηθῶμεν τὸν ἀτελῆ τῆς Δύσεως πολιτισμόν, διδασκόμενοι εἰς κακόζηλον ἀπομίμησιν τούτου καὶ εἰς πιθηκισμούς, ἐκμηδενίζοντας τὸ ἀληθὲς καὶ ὑψηλὸν τοῦ ἐθνισμοῦ μας φρόνημα, παραλείπωμεν δὲ τὴν οπουδὴν τῆς ἀρχαίας τῆς Ἑλλάδος εὐκλείας καὶ τοῦ ἀρ-

μονικοῦ πνεύματος τῶν ἡμετέρων προγόνων- Οὕτω λ. χ. πιθηκίζομεν Γαλλικάς τινας φράσεις, ἔχοντες αὐτὰς ὡς ἔλυτρον τρόπον τινὰ τοῦ εὐρωπαϊκοῦ ἡμῶν πολιτισμοῦ, ἐνῷ ἀγνοοῦμεν τὴν Ἑλληνίδα γλῶσσαν καὶ ἀρχαιότητα, ἤτις διαγράφει τὸν ἀληθῆ καὶ ὑγιᾶ τῆς ἀνθρωπότητος πολιτισμόν. ᾿Αποστηθίζομεν τὸν ᾿Αλφρέδον Μυσέ, ἐνῷ ἀγνοοῦμεν τὸν Θεόκριτον καὶ ᾿Ανακρέοντα· σπουδάζομεν τὰ ψευδῆ καὶ ἀνόητα ῥομαντικὰ δράματα τοῦ Βίκτωρος Οὐγκώ, ἐνῷ ἀγνοοῦμεν τὸν Σοφοκλῆ καὶ Εὐριπίδην:Προσπαθοῦμεν νὰ μάθωμεν τὰ ψυχρὰ καὶ ἀνούσια τῶν Ἅγγλων γυμναστικὰ παιγνίδια, τὸ κρίκετ καὶ λοιπά, ἐνῷ ἀγνοοῦμεν τί ἦτον ἡ ἑλκυνστίνδα καὶ τὸ παγκράτιον παρὰ τοῖς ἀρχαίοις.

Καὶ ἐν τούτοις ἡμεῖς πρὸ πάντων, οἱ σημερινοὶ Ελληνες ὀφείλομεν νὰ σπουδάζωμεν τὴν ἀρχαιότητα καὶ
νὰ μιμώμεθα τὸν βίον καὶ τὸν πολιτισμὸν τῶν ἡμετέρων
προγόνων, ὅστις ἐδίδαξεν ὁλόκληρον τὴν ἀνθρωπότητα,
διότι, ὅπως εἶπεν ἄλλοτε καὶ ὁ ἐθνικὸς ἡμῶν ποιητής
Γ. Ζαλοκώστας πρὸς τοὺς παρακολουθοῦντας ταχεῖ ποδὶ
τὸν Εὐρωπαϊκὸν πολιτισμὸν νεωτέρους Ελληνας,

Ό άγων δεν επεράνθη, μη δεχθητε ήθη ξένα, της έλευθερίας τ' άνθη είναι δώρα τοῦ θεοῦ, ποῦ αυξάνουν φυτευμένα εἰς τά σπλάγχνα τοῦ λαοῦ.

"Εγραφον έν μηνί 'Απριλίφ 1894.

Ἰωάννης Δ. Νικολάρας.

#### <u>وي کې د</u>

#### EN AOHNAIZ

### EK TOY TYHOFPAФEIOY TON KATAETHWATON AMERIH KONZTANTINIOOY

Κατὰ μῆνα Απρίλιον 1894.

3762







Πωλείται ὑπὲρ τῆς πρὸς σχηματισμὸν Ἐθνικοῦ Σιόλου ἐπιτροπῆς καὶ

Τιμάται δραχμής.